***Встреча 2***

***в сердце истории***

**1.**

В этой главе мы открываем Бога, который обитает не на небесах, а Бога, ставшего плотью, который идёт нашими дорогами, входит в нашу историю, не навязываясь, деликатно, чтобы открыть нам свое любящее лицо, лицо Отца.

**Лк 24, 15 – 16**

А калі размаўлялі і разважалі між сабою, сам Езус наблізіўся ды ішоў разам з імі. Аднак вочы іх былі стрыманыя, таму не пазналі Яго.

 Мы – Божьи творения, плод Его вечной Любви. Наше призвание не в том, чтобы жить на земле поверхностно, посредственно, в рабстве страха, в погоне за временным богатством, властью... С другой стороны, мы осознаём, что мы существа, ограниченные временем, пространством, нашими собственными чувствами… А наш Господь – Бесконечен и Бессмертен, Он вне времени и пространства.

* Вечный Бог умаляет себя, чтобы встретиться с нами.

И здесь, к нашему великому удивлению, наш Бог решает сделать Себя маленьким. Становясь человеком, он входит в нашу человечность. Он никогда не перестает приближаться к нам и идти нашими дорогами. Его единственная цель – явить нам своё Обличие, показать своё Лицо, явить свою Любовь.

Давайте вернёмся к двум ученикам, которые уходят из Иерусалима. Мы не знаем точно, кем они были. Они не принадлежали к двенадцати. Были ли они частью группы из семидесяти двух человек, которых Иисус послал на миссию? Возможно, но Евангелие этого не подтверждает. В любом случае, это были люди, которые внимательно слушали благую весть нашего Господа, но отчитывали её по-своему. В первой теме мы выяснили, что они считали Иисуса великим, долгожданным пророком, который должен был освободить Израиль, и приписывали Ему прежде всего политическую роль. И вот, Воскресший Иисус явился им таким образом, что им трудно было узнать Его.

Мешало ли им что-то внешнее, что-то в Его физическом облике? Евангелие говорит нам, что их глаза были удержаны, так что они не могли узнать Его. Это могло быть внутренним и, наверное, божественным действием. В любом случае Господь не хотел, чтобы Его узнали именно потому, что им не хватало веры, а вероятнее всего потому, что их представление о Мессии было неправильным.

* Вера открывает наши глаза

Узнать Воскресшего Иисуса – это, прежде всего, акт веры. Как мы можем узнать Его не как человека, каким Он был в своём прежнем биологическом состоянии, а как Господа, вознесённого одесную Отца, дающего Жизнь? Что заставило их глаза открыться?

В большинстве текстов о том, что было после воскресения, мы слышим, что ученики узнают нашего Господа в ответ на обращённое к ним слово, которое позволяет им глубоко осознать, кто такой Иисус.

Молодая африканская монахиня вспоминает реколлекции, проведённые в своей общине: «Миссионер, который вёл реколлекции, поставил на стол букет цветов, которые в нашем регионе растут повсюду. Он спросил нас: «Что вы о них думаете?» Мы ответили ему, что такие цветы можно встретить везде. Тогда он показал нам их красоту. Он научил нас замечать их. Наконец мы открыли их и смогли распознать».

Возможно, то же самое относится и к вере в Воскресшего Христа.

(Более подробно мы разберём этот вопрос в 5 теме).

**2.** А что с нами, сегодня?

В периоды испытаний, жизненных драм, удручённые событиями, которые противоречат нашим ожиданиям, стремлениям... Наши глаза, как и у тех двух учеников, могут быть удержаны. Мы можем быть не в состоянии распознать Его – приближающегося к нам, а тем более идущего с нами. Мы теряем всякую уверенность в себе. Великий День Воскресения изменил историю, но нам трудно представить, как он может изменить нашу.

Как в свете Его воскресения мы можем глубоко верить в Его Провидение? Бог даёт нам достаточно света, чтобы мы могли поверить, и оставляет достаточно тени, чтобы вера оставалась свободным актом, который нужно совершить, выбором, которым нужно жить.

Для некоторых вера – это спонтанный, радостный, яркий импульс… другим она кажется скорее трудным, болезненным диалогом, который нужно постоянно возобновлять. Ошибочно думать, что у первых больше веры. Опыт темноты также является частью тайны веры. В Библии вечерние слезы сменяются утренними возгласами радости (Пс 29 (30), 6). Мы видим это и в жизни Иисуса: слава на горе Табор и агония в Гефсиманском саду. Мы также находим это в свидетельствах мистиков, которые переживают как пылкие откровения, так и ошеломляющее опустошение.

Вера – это дар и ответ.

Красота веры, чудо веры – это встреча Божьей благодати, дарующей веру, и свободой человека, предлагающего свою веру. Земная и неполная встреча сейчас, небесная встреча позже, которая уступит место видению Отца. Она полностью дана нам в Иисусе: Своим воплощением Он помогает нам на земле, а Своим воскресением открывает нам небо.

**3.** А наша жизнь в супружестве?

Два ученика на пути в Эммаус разговаривали друг с другом и задавали вопросы: когда мы проходим через испытание, происходит так же, и даже чаще всего – это крик, плач, бунт.

Первый шаг – признать поражение. Пройти через испытание – значит, прежде всего, закричать, заплакать, взбунтоваться и не сразу прийти в себя. Псалмы полны этих криков и слёз: «Из глубины взываю к Тебе». Библия позволяет человеку пережить этот бунт – замечает Оливье Беллей (светский, женатый мужчина, который с тех пор, как открыл для себя Христа, страстно делится своей верой). Речь идет не о богохульстве, а о том, чтобы сказать, что боль нестерпима. Иов зашёл так далеко, что спросил Бога: «Почему Ты стал моим противником?».

Огорчиться из-за постигшего нас испытания, назвать его, увидеть его невыносимость — это доказательство реализма.

 «Испытание нужно преодолеть, но, чтобы через него пройти, вам нужно вначале пережить его. Не отрицая реальность, мы сможем избежать её ударов». (Мартин Стеффенс, христианский философ, лауреат Христианской премии в области гуманистики и премии в области религиозной литературы).

* Какую позицию занять? Сдаться, согласиться?

Согласие ни в коем случае не означает угрюмо покориться или отпустить. Наш вызов – открыться жизни, научиться импровизировать мелодией своего счастья, основываясь на диссонансах, а не вопреки им. Чтобы смириться с инвалидностью ребёнка и согласиться жить «с занозой в теле», может потребоваться целая жизнь, полная взлётов и падений. Это путь не прямой. Он требует внутренних изменений.

Во время испытания, единственное, что зависит от нас, это то, как мы его принимаем, как мы с ним справляемся. Хорошо было бы осознать, что для того, чтобы принять реальность, мы должны отказаться от определённых моделей поведения, отказаться от «**почему**» в связи со смертью мужа, отказаться от «**если бы**», «если бы мой муж / мой сын был здесь…» Все эти безвыходные фразы – настоящий яд, потому что они могут помешать нам двигаться вперёд. Когда мы проходим испытание, единственное, что от нас зависит – это то, как мы с ним справимся, как мы его воспримем. Чаще всего без понимания. Бог просит нас прежде всего о том, чтобы мы полностью доверились Ему. Просит верить, что это испытание имеет смысл, согласиться, что мы не понимаем, и полностью отдать себя в объятия Отца. Это и есть благодать, плод молитвы, особенно молитвы других.

Принятие не означает, что вы уже на ногах. Придётся потратить время на выздоровление, пережить хмурые дни, пока рана не заживёт. Народная мудрость гласит – дайте времени время. Это требует огромного терпения и актов надежды, открытости к жизни, к той работе, которую жизнь будет делать в тебе. Возродиться – это не значит стереть всё и начать с нуля. Это новое начало, с нашими шрамами, которые остаются, как стигматы Иисуса. Некоторые раны не заживают.

Наше супружество – это путешествие вдвоём. В трудные моменты мы разговариваем друг с другом, задаём друг другу вопросы... иногда наши дискуссии превращаются во взаимные обвинения. Мы обвиняем другого, даже если он не так уж и виноват. Мы становимся чужими друг для друга. Иногда боль становится настолько острой, что каждый из нас возвращается в свой собственный пузырь, в холодную изоляцию, в удушающее одиночество.

Иисус сам подошёл к двум ученикам, но не грубо, без жестокости, без применения силы. Он приблизился к ним, уважая их волю. Он был готов изменить свои планы, чтобы встретиться с ними. Он шёл по их следам, подчиняясь их воле. Это наш Бог, всегда готовый смириться.

Единственное, что имеет значение – это Любовь. Любовь, которая склоняется, чтобы быть равной нам, любовь, которая отодвигается, чтобы дать нам место. Любовь, которая доверяет нам, которая ставит нас настолько высоко, что мы являемся для Него сотворцами. Мы настолько прекрасны в Его глазах, что Он желает стать с нами Единым целым, соединить нас с Собой в глубоком общении.

* Образ нашего Бога учит нас, как идти вместе.

Размышляя над образом такого Бога, можем ли мы, как пара, иметь такой же взгляд, такое же отношение друг к другу во время нашего совместного пути?

Можем ли мы испытывать такое же сострадание друг к другу?

В такие времена, когда мы ослеплены ужасом происходящего, страхом и тревогой, можем ли мы вместе зажечь огонь веры? Можем ли мы помочь друг другу, чтобы вера стала нашим решением? Вера, которая взывает: Господи, Ты с нами, даже если наши глаза не могут распознать Тебя, распознать Твоё лицо, распознать Твою волю, распознать смысл того, что происходит в нашей жизни... мы уверены, что Ты сопровождаешь и направляешь нас.

Более того, Ты уважаешь направление, которое мы выбираем, меняешь ради нас свои планы. Ты способен всё преобразовать, чтобы привести нас к спасению наших душ. Даже если наши глаза не в состоянии распознать Тебя, мы верим, что Ты несёшь нас на руках. Именно в такие моменты нашей немощи проявится сила Твоей Любви.

**4.** А мир, в котором мы живём?

Вокруг нас раздаются голоса отчаяния, жалобы на мир, в котором мы живём. В тот или иной момент мы начинаем взывать вместе с пророком Аввакумом: «Доколе, Господи, я буду взывать, и Ты не слышишь, буду вопиять к Тебе о насилии, и Ты не спасаешь?» И ответ нашего Господа приходит в виде обетования: «Вот, кто неправеден духом, тот погибнет, а праведник своею верою жив будет».

Мы воззвали вместе с пророком, теперь нам нужно открыть свои сердца. Мы осознаём свою слабость и умоляем Христа Спасителя: «Господи, умножь нашу веру». Помоги нам не отчаиваться, видеть дальше и выше, двигаться вперёд к свету. Христос не просит у нас гигантской веры, но простой и смиренной, как маленькое зёрнышко. Этого достаточно, чтобы дать ответ на наши проблемы и проблемы нашего мира. Да, этого достаточно, чтобы сдвинуть с места и преобразовать наше человечество, которое слишком часто сбивается с пути. Это похоже на небольшой луч света, которого достаточно, чтобы рассеять тьму и вернуть надежду.

Именно этот аспект папа подчеркнул в своей энциклике "Свет веры" (Lumen Fidei). Это замечательный текст, полный надежды. Вера, как учит этот церковный документ, ориентирует нас на Христа, который есть Свет миру, наш свет: «Свет Иисуса, словно в зеркале, сияет на лицах христиан и так он распространяется, так достигает нас, дабы мы тоже могли приобщиться этому видению и передавать Его свет другим, как в Пасхальной литургии от огня большой свечи загораются бесчисленные свечи. Вера передается, так сказать, в контактной форме, от человека к человеку, как пламя, зажжённое другим пламенем. Христиане в нищете своей насаждают столь плодотворное семя, что оно становится могучим деревом, способным наполнить мир плодами».

**А.** Фрагмент истории призвания о. Анри Каффареля

«В марте 1923 года, ровно 50 лет назад, однажды я осознал существование Христа, жизнь Христа, любовь Христа, отношения любви между Христом и человеком, составляющие суть христианской жизни. Для меня это был переломный момент.

Жизнь разделилась на до марта 1923 года и после марта 1923 года.

Это произвело на меня неизгладимое впечатление. С того дня я желал только одного: войти как можно глубже в эту близость с Христом, и второе желание – привести к этому других, потому что для меня это было самым важным в жизни, это дало мне радость жизни, благодать жизни, стимул жизни.

Поэтому я не могу не пожелать другим такой встречи с живым Христом, открытия того, что Бог есть Любовь».

**B.** Фрагмент первой энциклики папы Франциска Lumen Fidei

**Вера и семья**

52. (…) Я подразумеваю, прежде всего, прочный союз мужчины и женщины в супружестве. Он рождается из их любви, как знака и присутствия любви Божией, из понимания и принятия того, что различие полов есть благо, в силу которого супруги могут соединиться в одну плоть (ср. Быт 2,24) и благодаря чему способны дать начало новой жизни как проявлению доброты Творца, его мудрости и промысла его любви. Утвержденные в этой любви, мужчина и женщина могут дать обещание любить друг друга и впредь, и подобное обязательство затрагивает все сферы жизни, отмечая их знаком веры. Обещать любовь навсегда возможно, когда открывается замысел более великий, чем собственные планы, который поддерживает нас и позволяет посвятить все будущее любимому человеку (…).

53. Вера в семье сопутствует всякому возрасту, начиная с самого детства: дети учатся полагаться на любовь своих родителей. Поэтому важно, чтобы родители культивировали в семье общие практики веры, что способствует созреванию веры у детей. Ведь в первую очередь молодые люди, которые переживают крайне сложный и насыщенный период своей жизни, когда вера подвергается наибольшим испытаниям, для её созревания должны почувствовать близость и внимание семьи и церковной общины. Все мы видели, какую радость веры демонстрировали молодые люди в ходе всемирного Дня Молодежи, их ревностное стремление жить верой более крепкой и усердной. Молодежь горячо стремится к выдающейся жизни. Встреча со Христом, с его любовью, что захватывает и направляет, расширяя горизонты бытия, даёт им твердую надежду, которая не обманет. Вера не есть убежище для людей, лишенных мужества, но расширение жизни. Она позволяет нам открыть великое призвание, а именно – призвание к любви, и убеждает нас, что эта любовь заслуживает доверия и стоит того, чтобы на неё положиться, так как её фундамент – в верности Бога, которая крепче любой нашей слабости.

**Утешительная сила в страдании**

56. (…) Зачастую, когда мы говорим о вере, речь также идет о мучительных испытаниях, но именно в них св. Павел видит наиболее убедительное провозглашение Евангельской вести, так как в слабости и боли обнаруживается и являет себя сила Бога, что превыше наших немощей и скорбей. (…) В час испытаний вера просвещает нас, в страдании и слабости поистине открывается: «Мы не себя проповедуем, но Христа Иисуса, Господа» (2 Кор 4,5). (…) Христианин знает, что страдание неизбежно, но оно может приобрести смысл, сделаться актом любви, преданием себя в руки Бога, который не оставляет нас и, таким образом, стать периодом преумножения веры и любви. Созерцая единение Христа с Отцом, в том числе в момент наивысшего страдания на кресте (ср. Мк 15,34), христианин учится приобщаться к взгляду самого Иисуса. Более того, даже смерть озаряется и тоже может быть пережита как последний зов веры, последний приказ: «пойди из земли твоей» (Быт 12,1), последнее «приди!», произнесенное Отцом, которому мы предаемся с доверием, чтобы Он укрепил нас в решающий момент.

**C.** Свидетельство

Это был обычный день августа 2022 года, и мы, как обычно, парой были на встрече нашей экипы, где молились розарий, вместе ели с друзьями-экиповцами и вели беззаботные беседы, которые наполняют наши души, потому что мы узнаём, насколько хорошо (а иногда и не очень) шли дела у наших друзей за последний месяц.

Вечером мы вернулись домой и приступили к обычным рутинным делам перед сном. Когда мы вошли в спальню нашей внучки (она жила с нами с самого рождения), мы увидели, что её тело не подаёт признаков жизни. Она была маленькой принцессой, нашей маленькой принцессой, которая в течение 5 лет освещала нашу жизнь таким светом, какой может дать только сверхъестественная любовь.

За год до этого…

Супружеская пара, ответственная за Суперрегион Южной Америки, пригласила нас служить в качестве пары, отвечающей за Южный Регион Эквадора. Не ожидая и не заслуживая этого, мы были призваны на служение, к которому мы не чувствовали себя готовыми. После быстрого размышления мы, как пара, сказали «ДА», оставив всё в руках Божьих и надеясь, что Он направит наш путь в этом новом призвании к служению.

Мы не понимали, почему выбрали нас. Не знали, что Господь для нас приготовил.

Эта новая ответственность постучалась в нашу дверь после 12 лет пребывания в Движении и выполнения некоторых обязанностей. Благодаря Движению мы смогли улучшить наши супружеские отношения и сделать Бога третьей стороной в наших отношениях: «...шнур, сложенный втрое, трудно разорвать...».

Вскоре после того, как Движение вошло в нашу жизнь, мы посещали Мессу каждое воскресенье, Евхаристия была нашей воскресной пищей на неделю. Каждый день мы молились лично и парой, мы участвовали в ежегодных реколлекциях, мы всегда были активны в служении и апостольстве Движения. Нам удалось донести до наших родных и друзей, как хорошо быть ближе к Богу. Мы чувствовали, что нам это удаётся, что мы достигли того единства с Богом, которого не заслуживали до этого момента.

Но в ту ночь, когда наша маленькая принцесса неожиданно покинула земную жизнь, мы спросили себя:

Что случилось, что мы сделали не так, где мы оплошали?

Мы ничего не понимали, у нас было много вопросов и очень мало ответов.

Мы, как те два пилигрима из Эммауса, были очень огорчены и растеряны. Мы чувствовали себя слабыми и немощными.

Время после потери нашей маленькой принцессы было открытой раной, которая кровоточила, и мы нуждались в любви, заботе и сострадании нашей семьи и друзей. Но больше всего – в любви, заботе и сострадании Бога.

Все последующие дни, в смятении и надежде, мы делали то, что делали всегда. Мы шли рука об руку, ожидая долгожданного утешения.

И оно пришло....

Эта боль, если бы мы не участвовали в Движении, была бы просто разрушительной. Она разрушила бы нас как личностей, как пару и, следовательно, как семью.

Эта боль, в сопровождении Господа, была терпимой, она сделала сильнее каждого из нас, наше супружество, нашу семью.

Возможно ли, что в неоспоримых Божьих планах временное появление нашей маленькой принцессы на земле было лишь одним событием из многих? И если да, то может быть, Господь готовил нас к этому в течение тех 12 лет (время, которое мы провели в Экипах)?

Сегодня, как пара, мы думаем, что да…

Мы верим, что Он подготовил нас к такому сложному событию, а также наших братьев из экипы 22, чтобы они принесли нам физическое и духовное утешение.

В заключение мы хотели бы сказать, что Бог таинственным образом дал нам знать, что сегодня наша маленькая принцесса наслаждается Его присутствием, и Он хотел, чтобы мы написали это свидетельство о боли и печали. Боли и печали, которые были преобразованы в сострадание и утешение от Самого Бога.

*Лорена и Пепе
Регион Южный Эквадор*

**D.** Молимся вместе

Помоги, о Матерь, нашей вере!

Открой наш слух для Слова, дабы мы вняли голосу Бога и Его призыву.

Пробуди в нас желание следовать по Его стопам, выйдя из своей земли и приемля Его обетование.

Помоги нам, дабы Его любовь коснулась нас, да сумеем к Нему прикоснуться верой.

Помоги нам, дабы мы совершенно препоручили Ему себя и вверились Его любви, особенно в годину страданий и креста, когда вера наша призвана к возмужанию. Воспламени в нашей вере радость Воскресшего.

Дай нам помнить, что верующий вовеки не одинок.

Научи нас взирать очами Христа, дабы на нашем пути Он соделался светом; и дабы этот свет веры всегда возрастал в нас, пока не настанет тот день незакатный, который есть сам Христос, Сын твой, Господь наш!

(Молитва в конце энциклики папы Франциска, чтобы обратить нас к Пресвятой Деве Марии, Матери Церкви и Матери нашей веры)

**5.** Вопросы для деления в супружестве.

* Как я могу вдохновиться примером нашего Воскресшего Господа, чтобы с нежностью подойти к «тайному саду» моего супруга? Принимать его внутреннюю сущность с пониманием, уважением и состраданием. Осознаю ли я, что его присутствие в моей жизни – это дар небес, который нужно открывать снова и снова?
* Даём ли мы место вере как благодати? Каким образом? Какими конкретными способами мы можем поддерживать друг друга, чтобы укреплять доверие?

**6.** Вопросы для деления на встрече экипы.

* Какие препятствия могут помешать нам или замедлить наш путь к вере? Можем ли мы определить их и назвать? Как мы можем помочь друг другу лучше понять эту сторону нашей человеческой природы и не позволить ей доминировать или управлять нашей жизнью?
* Как мы свидетельствуем о своей вере в семье, в отношениях, в повседневной жизни, в костёле? Своими словами? Или через образ жизни, который может заставить других задуматься? Можем ли мы поделиться конкретными примерами того, как мы это делаем?